**Предисловие.**

В настоящее время со всё увеличивающейся скоростью энерго-информационной динамики, ни для кого не секрет, что множество людей задумывается о смысле собственной жизни, о душе, саморазвитии и поиске себя. Также немалая часть этих людей находится в активном поиске знаний, практических методик, учителей, групп.

И самое первое с чем сталкивается современный соискатель Истины – это великое множество теоретической, путаной, противоречащей и т.п. информацией. Также существует большое количество принятых в обществе так называемых МИФОВ о душе, духовности, саморазвитии и т.п. в которые люди искренне верят.

Целью данного ролика является помощь в поиске духовного пути для начинающих эзотериков лишив их некоторых явных заблуждений, сильно мешающих, либо делающих совершенно невозможным какое – либо реальное (правильное) начало их стремления зову души.

Итак «САМЫЕ РАСПРОСТРАНЁННЫЕ МИФЫ И ЗАБЛУЖДЕНИЯ О ДУХОВНОСТИ».

**Миф № 1. Религия есть духовность.**

Начнем с основ. Слово религия произошло от  re*ligare* (религаре) что буквально в словарях переводится как (воссоединение). Но если внимательно вникнуть в значения сути слов то просматривается очень интересная картина. А состоит это слово из двух частей: приставки ре и корня легаре. Приставка «ре» в латинском языке переводится на русский язык как «пере», а слово «легаре» как «связывать». Итого не надо быть вундеркиндом (что дословно переводится как «*чудесное дитя» с тонким намеком на божественное происхождение, а не умный или способный к чему-либо ребенок*) чтобы понять, что слово религия должно иметь значение как «перевязанные» или «связанные снова» аналогично словам «рерайтинг» переписанное или ремейкинг «переделанное». Т.е. данное слово явно заявляет, что это не нечто особенное, уникальное, божественный дар, а в переделанной внешней форме та же самая форма зависимости или если хотите рабства, полностью отменяющая свободу выбора человека.

Затем можно взглянуть на историю религии. Кровавое крещение Руси, Крестовые походы, тысячи межрелигиозных войн, Святая инквизиция и многие многие прелести уже не говоря о гипергомосексуальности священнослужителей всех времен и религиозных течений. Также большая любвеобильность к богатству и власти явно просматривается при внимательном и беспристрастном взгляде. Ну и самое явное и простое, это то что видят наши глаза, это буквально батюшка с килограммовым золотым крестом на шее и iphone 6 в руке восседает в лимузине в сопровождении охраны. Кстати, у Иисуса Христа было всего одно рубище.

Теперь о духовности. Слово духовность имеет корень дух, что буквально означает «сущность отдельная от плоти и ей противоположная». А суффиксы «овн» и «ость» вместе означают «наполненность», «присутствие», «точность», «реальность». Как например в таких словах как: виновность, готовность, чистокровность, верховность, хладнокровность, многословность, беспрекословность. Отсюда следует, что духовность – это сущность отдельная от плоти и ей противоположная, реально существующая.

О понятии духовности человечеству известны из древних священных писаний таких как например Тора или Ветхий Завет. На языке оригинала, т.е. древнем иврите слово Дух звучит как Руах, что означает Дух или Воздух. Причем Руах описывается как высшая сила, взаимодействующая только с определенными типами людей у которых есть Нефеш, т.е. индивидуальный сосуд души и связь с Нешама (самой душой), которую и обеспечивает Руах (Дух).

Таких типов людей всего 4:

1. Первосвященник.
2. Пророк.
3. Мессия.
4. Благочестивый (Отделенный).

Первосвященник – это человек, получивший духовность как прямую передачу по крови и духу от своих духовных родителей и служащий в храме как связующее звено между Богом и людьми.

Пророк – человек, прошедший специальное духовное обучение и раскрывший в себе особый дар Ясного Видения Духовных корней буквальных событий нашего мира.

Мессия – человек, прошедший специальное духовное обучение и раскрывший в себе дар прямого и ясного взаимодействия с Высшими Духовными Силами и проводящим в наш мир их влияния, или как говорится (Волю Бога).

Благочестивый – человек достигший в Себе максимального внутреннего развития духовного осознания, полностью реализовавший все Высшие Духовные установки, данные ему для того, чтобы не воплощаться более в физическое тело.

Как вы думаете, являетесь ли вы одним из вышеперечисленных? Может кто-либо из ваших знакомых? А много ли таких людей вообще в мире???

**Миф № 2. Буквальное восприятие священных писаний.**

**Введение.**

В мифе № 1 мы уже выяснили, что религия не есть духовность, сегодня мы развеем гигантский миф о том, что священные писания необходимо понимать буквально, то есть в прямом смысле, либо их следует понимать аллегорически, то есть в любом воображаемом смысле или как-то иначе? Множество людей самостоятельно пытаются читать и понимать священные писания, что и порождает большинство мифов о духовном, а также споров, войн, религий, и другой глупости. Итак, как же все-таки следует воспринимать священные писания, которые являются первоисточниками информации о Боге, Духовном, Душе, Рае, Аде и многом многом другом.

Миф № 2. Буквальное восприятие священных писаний.

Чтобы развеять этот миф, нам необходимо ответить на 10 следующих вопросов:

Вопрос первый: Что такое буквальное восприятие?

Вопрос второй: Что значит священные?

Вопрос третий: К чему ведет буквальное восприятие священных писаний?

Вопрос четвертый: Кто писал священные писания?

Вопрос пятый: Для кого писались священные писания?

Вопрос шестой: Зачем писались священные писания?

Вопрос седьмой: Откуда взялась информация, написанная в священных писаниях?

Вопрос восьмой: Почему можно понимать священные писания по-разному?

Вопрос девятый: Точны ли переводы священных писаний с языка оригинала на любой другой язык?

Вопрос десятый: На каком языке были написаны священные писания?

**Вопрос первый: Что такое буквальное восприятие?**

Обратимся к корням слов. Слово «буквальное» имеет корень «букв», что означает символ какого-либо алфавита. Восприятие - чувственное познание предметов окружающего мира, субъективно представляющееся непосредственным. Следовательно буквальное восприятие – это познание символов окружающего мира такими, какими они ощущаются через пять органов ощущений (аналогично фотографии либо ксерокопированию). Это равносильно тому, как если человек считает что он сможет научиться летать за штурвалом самолета посредством того, что сфотографирует или отсканирует все страницы инструкции по управлению самолетом.

**Вопрос второй: Что значит священные?**

Священное означает предметы или действия, посвященные Богу или богам, и используемые в религиозных ритуалах, священнодействиях. Свойство быть священным возникает в результате обряда освящения, то есть освящённый предмет может стать священным — но может и не стать, если он предназначен для использования в мирских целях. Атрибут священное подчёркивает религиозное назначение данного предмета, его отделённость от мирского, необходимость особого к нему отношения, тогда как святое выражает его принадлежность к сфере Божественного и благодатные свойства. Всякий святой предмет можно обычно назвать священным, но обратное не верно. Священное и святое соотносятся как средство и цель. Так, священные сосуды используются в таинстве евхаристии для причащения Святых Тайн. Священная война служит (предположительно) святой цели. Здесь ключевое слово «предположительно». Отсюда следует, что священное не есть святое, а лишь может им стать если Цель Святости достигнута…

**Вопрос третий: К чему ведет буквальное восприятие священных писаний?**

Некоторым людям очень трудно принять тот факт, что человек является самым гипнабельным существом в мире. Это связано с природой личности человека, которая является полностью приобретенной частью нашего существа, с которой полностью отождествлено наше сознание, посредством бесконечного потока силы воображения. И совершенно естественно, что буквальное восприятие священных писаний только многократно усиливает этот и без того сильный поток воображения. Это в результате ведет к гипертрофированию определенных частей личности, что в психологии называется маниями, фобиями, психологическими комплексами и буферами в их самых запущенных стадиях. Равносильно примеру с обжорой, у которого существуют всевозможные болезни внутренних органов физического тела, также и у человека, обожравшегося чтивом, слушанием, смотрением священных писаний существуют болезни психического тела.

**Вопрос четвертый: Кто писал священные писания?**

Священные писания были написаны людьми, которые описывали свои реальные духовные постижения.

**Вопрос пятый: Для кого писались священные писания?**

Священные писания изначально писались для скрытых эзотерических школ, древних монастырей и прадуховенства (изначально подлинного духовенства). В настоящее время священные писания открыты каждому, но без специального обучения в подлинной эзотерической школе человек не выйдет за рамки буквального восприятия священных писаний, что приведет его к последствиям, описанным в ответе № 3.

**Вопрос шестой: Зачем писались священные писания?**

Священные писания существуют для того, чтобы человек мог реализовать свой Смысл Жизни, данный ему Целью «Природы» или как пожелаете «Творцом».

**Вопрос седьмой: Откуда взялась информация, написанная в священных писаниях?**

Как уже было сказано в ответе № 4 от людей постигающих духовное (в некоторых доктринах они называются «Кругом Сознательного Человечества»). Эти люди изобрели универсальный язык «Ветвей и корней» и научились описывать духовные явления словами нашего мира, где под словами ветви нашего мира подразумевается их духовный корень.

**Вопрос восьмой: Почему можно понимать священные писания по-разному?** Ответ простой, сколько людей столько и мнений и все неправильные, потому что опираются на собственную приобретенную часть «Личность» порожденную безумным воображением.

**Вопрос девятый: Точны ли переводы священных писаний с языка оригинала на любой другой язык?**

Абсолютно нет, кроме тех редчайших случаев, когда перевод осуществляет современный представитель Круга Сознательного Человечества. Но это очень редкие тексты выпускаемые очень ограниченными тиражами, которые непосвященным людям просто не найти во всем многообразии современного мира.

**Вопрос десятый: На каком языке были написаны священные писания?**

Как уже было сказано в ответе № 7 языком «Ветвей и корней». Это проделано не специально для того, чтобы запутать читателя, а для реализации единственного закона эволюции – выживает и эволюционирует сильнейший, кто смог преодолеть все препятствия. Поэтому все что мы знаем и не знаем о мироздании полностью оправдано не смотря на наше нежелание с этим согласиться.

На этом закончим, до новых встреч, следующий выпуск будет посвящен маленькой теме «мифу об исполнении ритуалов и заповедей».

**Миф № 3. Об исполнении ритуалов и заповедей.**

**Введение.**

Все религии мира объединяет одна очень интересная вещь. Это заповеди и ритуалы. Священнослужители всех религиозных конфессий утверждают, что необходимо выполнять заповеди и всевозможные принятые в данной религии ритуалы для очищения собственной души, попадания после смерти в рай, более удачного перевоплощения, более благоприятных условий в царстве мертвых, чтобы спастись от Страшного Суда и множество других идей.

Все их утверждения опираются всего лишь на один источник – это те священные писания, которые приняты в данном религиозном течении. А точнее на вольное понимание и трактовку служителями церкви смысловых значений той информации, которая черпается из данных священных писаний.

В Мифах № 1 и № 2 мы уже разобрали вопросы о религии и духовности, а также вопросы понимания священных писаний, теперь настало время глубже проникнуть сквозь покрывало глупого невежества, навеянного результатом самогипноза и патологической мозгодистрофии современного общества.

Миф № 3. Об исполнении ритуалов и заповедей.

А начнем мы с простого вопроса: что такое ритуал и заповедь? Обратимся к общепринятой википедии. Ритуал - от лат. ritualis — обрядовый, от лат. ritus, «торжественная церемония, культовый обряд» — совокупность обрядов, сопровождающих религиозный акт, или выработанный обычаем или установленный порядок совершения чего-либо; церемониал. Ритуал характеризуется символичностью действий, **утратой их утилитарного значения**. Также ритуалу присуща строго установленная форма и демонстративность. Из вышесказанного следует, что ритуал – это определенный порядок действий, выполняемых людьми, не имеющими ни малейшего понятия для чего он необходим и был задуман, а исполняющими его лишь с целью демонстрации своего исполнения самого ритуала. (Между прочим у белки в колесе тоже своя жизнь)!

Ритуал заполоняет собой почти всё пространство человеческой жизни и превращается в своего рода социальный рефлекс, культурный инстинкт (спать, есть, одеваться, общаться, работать, отдыхать, любить, конфликтовать, болеть, даже умирать и т.д., и т.п. не как-нибудь, а более или менее строго определённым образом, и люди на этот счет всегда говорят «так принято», причем никто не знает кем и с какой целью). А причастные к какой-либо религии индивиды превращают по тому же принципу свою жизнь во внешний ритуал, то есть в набор принятых ими по каким-либо соображениям привычным действиям, которые они именуют как «духовные».

Вобщем просто и доступно картина выглядит так: множество людей посредством подражания другим людям и группам людей повторяют определенные внешние действия, получая за это всевозможные внутренние впечатления, являющиеся результатом бурноразвитого человеческого воображения. Срабатывает эффект Плацебо – я вижу то, во что Я верю.

Теперь перенесемся в «духовный мир» заповедей. За́поведь — религиозно-нравственное предписание. Заповеди, которые даны в религиозных книгах от лица Бога, составляют основу религии. Рассмотрим свежим взглядом слово заповедь. Ведь – значит ведать, то есть осознавать; поведать – значит поделиться опытом осознания; заповедать – значит заранее подготовить метод поделиться опытом осознания. Итого: самый простейший комментарий слова заповедь – средство получения Божественного Осознания (или Осознания Бога, кому как больше нравится).

Ну теперь вроде бы все понятно и пора заканчивать, но дудки. Чего-то не хватает. В данной схеме существует некий пробел. И на что это похоже. В одном царстве жил добрый Царь, и все его царство заполняли всякие разные обезьяны, которые вели себя соответствующим обезьяним образом. Царь этот заскучал с ними, ни поговорить ни в комп по сети не по играть. И пришла тут идея царю, а раздам-ка я каждой обезьяне по ноутбуку с вайфаем и поиграем мы с ними по сети. Так и сделал, но обезьяны не поняли что делать с ноутбуками и только их ломали. Тогда Добрый Царь решил написать инструкции по работе с ноутбуками и раздал обезьянам, а также одну из них обучил эти инструкции читать и понимать. Сами же ноутбуки он спрятал и сам спрятался и принялся наблюдать за этим экспериментом, поведав только обученной обезьяне всё и вся…. И достаточно понимающему!!!

Мораль сей сказки такова: чтобы уметь читать инструкцию от Бога, необходимо сначала обучиться у специального и очень редкого Божьего Учителя, коих один на миллион (иначе же вы необученная обезьяна), и встретиться с ним шанс один на миллион (просто потому, что Вам это на самом деле не нужно)…

Следующий миф ожидайте на самую многомифовую тему «**О смысле жизни.» До скорого!!!**

**Миф № 4. О смысле жизни.**

**Общие сведения.**

Во все времена каждый человек хоть один раз в жизни задаётся вопросом «Для чего я живу?» или «В чём смысл моей жизни?». В истории человечества известно множество случаев, когда люди влекомые этим вопросом, устремляются на поиски ответа на него в какие-либо странствия по миру или уходят в горы, лес, на остров, в другой город или страну. Многие искали ответ на него в наблюдении и изучении неба, окружающей природы, естественных и философских наук, религий, собственного жизненного опыта.

Почему этот единственный вопрос не стареет со временем в своей актуальности? Почему он не исчезает как полностью исследованный, и на который был дан адекватный ответ? И почему именно этот вопрос больше всего интересует детей и пожилых людей? Почему именно этот вопрос беспокоит людей, у которых есть всё, что они хотят и достигших всех своих целей? Почему именно его мы не способны задать себе искренне, считая что нам итак известен ответ и вопрос сам по себе нереальный? Давайте разбираться!!!

Миф № 4. О смысле жизни.

Что же такое смысл жизни? Обратимся к википедии.

Смысл жи́зни — философская и духовная проблема, имеющая отношение к определению конечной цели существования. Вопрос о смысле жизни также может пониматься как субъективная оценка прожитой жизни и соответствия достигнутых результатов первоначальным намерениям, как понимание человеком содержания и направленности своей жизни, своего места в мире, как проблема воздействия человека на окружающую действительность и постановки человеком целей, выходящих за рамки его жизни. Чтобы найти ответ на данный вопрос, нам необходимо начать с выделения групп людей, которых он особенно интересует. И они таковы:

1.Дети и подростки, исследующие мир (обычно в возрасте от 3х до 18ти лет). Они пытаются поставить первоначальные намерения на жизнь.

2.Взрослые люди, которые не смогли по каким-либо причинам реализоваться в современном обществе. Они пытаются понять почему не реализовались их первоначальные намерения на жизнь или судорожно оправдывают свое бездействие в сторону реализации поставленных в юном возрасте намерений, или их вовсе не ставили, а этим процессом пренебрегли.

3.Взрослые люди, которые смогли полностью реализоваться в современном обществе, полностью реализовав свой внутренний потенциал и не видящих дальнейших реализаций. Одним словом те, у которых всё хорошо, но что-то не так. Как говорится «с жиру бесятся».

4.Пожилые люди, прожившие большую часть жизни и внутренне ощущающие приближение её завершения. Люди страдающие от субъективного анализа собственной жизни и идущие на поводу у въедливого вопроса «И это всё?».

Существует множество так называемых ответов на вопрос о смысле жизни, но все они сводятся к нескольким: построить дом, родить ребенка и посадить дерево; служить Богу; избавиться от страданий при жизни или после смерти; достичь Нирваны; не нарушать заповедей; быть Человеком с большой буквы; совершенствовать душу деяниями своими; у каждого свой путь, найти свой путь в жизни; полное отсутствие смысла в жизни и много тому подобных интерпретаций одного и того же ответа из всё тех же самых священных писаний, в которых говорится о том, что необходимо «ДЕЛАТЬ» или «НЕДЕЛАТЬ».

Вопрос о восприятии священных писаний мы разобрали в Мифе № 2 и возвращаться к нему уже не будем. А сконцентрируемся мы на следующем. Существует окружающий нас мир с его объектами и событиями, также существуют весьма ограниченные внутренние реакции человека на него, посредством которых он и ощущает этот мир, а также существует «Я» человека (душа, сущность, индивидуальность, человечность). Так вот положение человека следующее: «Я» человека и восприятие человека слиты в одно единое целое назовём это условно словом «личность» как приобретенная и составная часть нас, полностью состоящая из принятых от общества окружающего человека всевозможных моделей поведения и взаимодействия с которыми человек отождествился посредством присваивания их себе как своих собственных. Но раз человек составной то и его «Я» тоже составное из множества противоречивых и непостоянных «я», заключённых в одном физическом теле как в тюрьме, то тогда появляется вопрос «Кто есть человек?».

На эту тему очень хорошо высказался один мудрый человек. Он привёл пример: «Человек в обычном состоянии сознания – это как дом без хозяина, в котором множество прислуги занимаются всяческими делами, и когда звонит телефон, любой из этих слуг отвечает от имени хозяина, говоря Хозяин Вас слушает».

Когда нет «хозяина» в человеке и он об этом не знает, а наивно полагает, что он есть, это и называется невежество. В действительности человек – это биоробот с потенциальной возможностью эволюции собственного Бытия, которую он в подавляющем большинстве случаев не использует. И человечество пребывая в этом состоянии не способно раскрыть смысл собственной жизни, который начинается с того, чтобы объединить группу «я» внутри человека с целью обеспечить внутренний порядок и гармонию, чтобы пришёл «Хозяин» (Душа, Рождение Свыше) и развил этот дом до уровня «Человек создан по образу и подобию Божьему»! И тогда такой человек присоединяется к Кругу Сознательного Человечества и называется Созданный из Ничего, его Бытие именуется как «Я Есмь», а его восприятие характеризуется полной Тотальностью. Смысл жизни человека – вернуться к Первоисточнику в полностью развитом виде. А чтобы пройти данный путь необходимо находясь внутри жизни разгипнотизироваться от внутренней множественности «я» и путём многолетней внутренней работе над Самим Собой (и Божьей Милостью), сотворить Единое «Я».

Следующий ролик ожидайте на самую мистическую тему «Миф о грехах и осквернении».

P.S. Помните всегда и во всём «Свойство Доброго Творить Добро!».

**Миф № 5. О грехах и осквернении.**

Отступление автора.

Явление безмолвной истины вслух! Разве способен еще не родившийся ребёнок совершить грех? Нет! А когда дети играют в солдатиков, и один из них по легенде игры убивает другого, это считается грехом? Нет! Ворона, укравшая золотое кольцо у женщины, тоже согрешила? Нет! Мужчине приснился сон, в котором он изменил своей жене, он грешник? Нет! Человек, упавший с большой высоты на голову другому человеку, согрешил? Нет! Человек бросил в огонь фотографию Иерусалимского храма, он осквернил Храм? Нет! Неразумное малое дитя во время крещения написало батюшке на рясу, это осквернение? Нет!

Если Я чувствую что совершил грех, то я совершил грех? Да! Можно ли раскаяться в совершённом грехе, если ты не чувствуешь что совершил грех? Нет! Моисей, убивший египтянина, совершил грех? Нет ничего более страшного для человека перед смертью, чем неотпущенные грехи, и нет ничего более обидного для человека, чем осквернённое кем-либо что-либо святое для этого человека!

*Миф № 5. О грехах и осквернении.*

Грех — действие или помышление, которое, как правило, ассоциируется с прямым или косвенным нарушением религиозных заповедей, реже — нарушение доминантных морально-этических правил, норм, установившихся в обществе.

Впервые понятие «грех» упоминается в священных писаниях, когда некий первый человек «Адам» и его жена «Ева» совершают действие, которое Бог запрещает им делать. Отсюда следует, что есть правило которое нельзя по какой-либо причине нарушать и расплата (или наказание), которое явно следует за этим нарушением от того, кто это правило постановил.

Если мы считаем себя сознательными существами, то здесь явно присутствует один пробел. Почему первые люди не знали о причине запрета и о последующем наказании? Вопрос: «Какой замысел у Всемогущего Бога запрещать делать нечто легкодоступное для людей если он действительно беспокоится о том, что они могут это совершить»? Ответ на него ясно виден любому: «Бог хотел, чтобы первые люди совершили грех». Обратите внимание, что явный запрет на делание чего-либо, всегда работает как призыв (или реклама) этого деяния.

Понятия «грех» и «покаяние» идут рука об руку. Если нет греха, то нет и покаяния. Как утверждают все священные писания, грехи убивают душу человека. И тут же они говорят, что без души человек – это животное. Вобщем картина выглядит как-то по-садистски. Разве Добрый и любящий Бог из Любви и Доброты своей явно обучая свои Творения Доброте и Любви и являя эти высочайшие качества в виде примера для подражания, является таким предателем и садистом, что спровоцировал грех и заставил за совершение его каяться?

Настоящий ответ может шокировать вас! Вы готовы? Хорошо. Истина в том, что в нашем мире НЕТ ГРЕХОВ!!! Да, да, вы не ослышались, их нет. Почему, спросите вы, нам же говорили, скажете вы, мы знаем по своему опыту, заявите вы и много тому подобных аргументов. И будете как всегда неправы! В нашем мире нет грехов потому, что в нашем мире нет ни у кого Души! Да, истина в том, как говорил один мой старый товарищ: «Кто не родится Свыше, не войдёт в царствие Божие»!!! А тот кто не вошел в Царствие Божие, тот не может согрешить в Царствие Божьем, у того и нет Души Божьей и Жизни Божьей и вообще чего-либо Божьего. Кстати, слово грех с языка оригинала, т.е. древнего иврита переводится как ошибка или промах. А для того чтобы ошибиться или промахнуться, нужно сначала родиться в мире реальном и знать что делать и мимо чего не промахиваться!!!

То же самое и осквернение. Само понятие буквально принято считать процессом загрязнения или уничтожения чего-либо святого. Но это также невозможно, потому как в нашем мире нет ничего святого, а только в Мире в котором рождаются свыше…

Все грехи и осквернения нашего мира – это лишь маленькие подсказочки свыше о направлениях эволютивного развития человечка в Человека.

Станьте мудрее, станьте яснее, станьте смелее, станьте честнее к самим себе, узнайте об истине и родитесь Свыше, тогда вы увидите Царство Божие, или ничего не делайте, или много чего делайте – это все суета сует и ни грехи ни осквернения, ни доброта и любовь в этом мире ничего не изменят ни для вас ни для ваших детей, ни для самого мира и Бога. А почему? Да потому что в этом и есть Божественный высший замысел?

Проницательный узрит, а ленивый умом и недоразвитый совестью не узрит!!!

Хотелось бы напомнить об одном законе Вселенной: «Подобное притягивается, а противоположное - отталкивается»!!!

Следующая серия ожидается на тему: «Миф о душе, воле, сознании, индивидуальности»!

А теперь серьёзно. Упорство, терпение, настойчивость и несгибаемое намерение раскрыть истину обязательно приведут человека к Богу…

**Миф № 6 О душе, воле, сознании, индивидуальности.**

**Что было до начала?**

« Даже Абсолют, перед тем как стать Абсолютом, долгое время был Ничем»

Ходжа Насреддин – т.н. вымышленный персонаж 13 го века.

 «Знай, что прежде, чем были созданы создания и сотворены творения, простой высший свет  наполнял всю реальность. И не было никакого свободного места  в виде пустого воздуха и пространства, а все было заполнено бесконечным простым светом, и не было в нем ни начала ни конца, а всё было единым, простым, полностью однородным светом, и он называется светом бесконечности».

Аризаль Лурия – великий каббалист 16 го века.

 "Прежде чем начать что-либо делать, - вы должны осознать свое ничтожество. После этого можно начинать".

Георгий Иванович Гурджиев – великий маг 20 века.

Миф № 6 О душе, воле, сознании, индивидуальности.

Душа, Воля, Сознание, Индивидуальность – о них все знают, но их никто не видел. Каждый человек считает себя обладателями этих качеств материальностей, но немногие действительно задаются вопросом о том, что они такое и есть ли они у меня?

Одно из величайших заблуждений человечества вцелом и человека в частности состоит в том, что существует общественное и личное мнение о том, что каждый человек обладает Душой, Волей, Сознанием и Индивидуальностью. А разве кто-либо способен захотеть иметь что-либо, если ему кажется, что он этим итак обладает?

Итак, Душой принято считать некую неощущаемую субстанцию в человеке, связанную каким-либо образом с Богом, которая и делает человека «человечным». Во многих эзотерических книгах Душу человека называют Астральным телом, Ментальным телом, Каузальным телом, Энергетическим телом, Психическим телом и множеством других терминов.

В Википедии понятие Воля описывается так - феномен проявления субъектом своих желаний и последующей регуляции своей деятельности и поведения, обеспечивающий формирование целей и концентрацию внутренних усилий на их достижение. Или Воля, как человеческое качество — это способность делать выбор и совершать действия.

Теперь что же такое сознание? Созна́ние — состояние психической жизни человека, выражающееся в субъективном переживании событий внешнего мира и жизни самого индивида, а также в отчёте об этих событиях.

А теперь индивидуальность – это (от лат. individuum — неделимое, особь) — совокупность характерных особенностей и свойств, отличающих одного индивида от другого; своеобразие психики и личности индивида, неповторимость, уникальность.

Теперь возьмём две могущественнейшие эзотерические концепции такие как Наука Каббала и Учение Гурджиева.

Каббала О Душе, Воле, Сознании и Индивидуальности в человеке говорит очень просто, буквально что их нет. С точки зрения Каббалы человечество делится по 5 восходящим ступеням эволюции желания:

1. Неживые – питание, размножение.

2. Растительные – богатство, стяжательство.

3. Животные – власть, популярность.

4. Человеческие – мудрость, сознательность.

5. Духовные – стремление эволюционировать.

Так вот, у 99,99 % человечества пятая ступень то есть духовная отсутствует, а человеку нет надобности её развивать. Поэтому данное состояние человечества и ступень его бытия называется – неосознанное развитие в течение тысяч, которое характеризуется отсутствием Души, Воли, Сознание и Индивидуальности в духовном смысле слова. Те немногие, которые не попали в эту цифру, имеют чудесную возможность посредством приложения к себе сверхчеловеческих усилий пройти некую границу осознания между нашим и духовным миром, которая называется МАХСОМ.

Учение Гурджиева как вышедшее большей частью из суфизма, что является одной из восточных адаптаций Науки Каббала описывает состояние человечества весьма схожим образом, только немного добавляет красок и даёт дополнительное видение положения человека и человечества на планете Земля. С точки зрения данного учения человечество можно поделить на несколько категорий с точки зрения их восприятия жизни. Это выглядит следующим образом:

1. Человек № 1 – как ребенок мыслит категориями тактильных и вкусовых наслаждений больше остальных (за конфетку маму продаст);
2. Человек № 2 – как женщина мыслит категориями звуковых и эмоциональных впечатлений больше остальных (скажи мне что ты меня любишь);
3. Человек № 3 – как мужчина мыслит категориями зрительных и интеллектуальных впечатлений больше остальных (подарю ей новый телефон, неделю будет ходить весёлая);

Все эти три вида человека являются механическими или неуравновешенными.

1. Человек № 4 – как идеальный человек, в нём всё уравновешено.

Уже не механический, но еще не сознательный.

1. Человек № 5, 6, 7 – как бого-человек, осознающий себя в двух мирах и нашем материальном и духовном.

Сознательный и реально обладающий Волей, Душой, Сознанием и Индивидуальностью.

Главное, что из этого необходимо понять, это то, что все это просто термины и слова, которые не имеют реального практического применения к самой Душе до тех пор, пока индивид не пройдёт курс трансформации себя нынешнего в Существо обладающее Душой, то есть по Каббале пройти МАХСОМ, или по учению Гурджиева стать Человеком № 4 и выше, а для этого необходимо найти соответствующую эзотерическую школу и с максимальной искренностью и верой потрудиться на Душеньку своя…

Кстати, а вот Гавайские Шаманы выбрали Путь искателей приключений!!!

Следующий миф подлежащий разрушению будет на одну из самых наивных тем – это миф «об образе духовного наставника (учителя)».

***Всего доброго, искатели Истины и смысла жизни!!!***

**Миф № 7 Об образе духовного наставника (учителя).**

**Облик Моисея**

… - Государь! – ответили мудрецы. – Облик этот принадлежит человеку жестокому, высокомерному, жадному к наживе, одержимому властолюбием и всеми пороками, какие существуют на свете…

…Мудрый царь Арабистана решил проверить и лично отправился в стан Израилев…

… - Сначала, прежде чем я увидел лицо твое, - сказал царь, - я подумал: должно быть, художник плохо написал облик твой, ибо мудрецы мои в науке физиогномики люди весьма опытные: ныне же убеждаюсь, что это люди совершенно ничтожные, и суетна и ничтожна мудрость их.

- Нет, - ответил Моисей, - это не так: и художник, и физиогномисты – люди весьма искусные; и тот и другие правы. Да будет ведомо тебе, что все пороки, о которых говорили мудрецы, действительно присвоены были мне от природы, и быть может, - ещё в большей степени, нежели определено ими по облику моему. Но долгими и напряжёнными усилиями воли боролся я с пороками моими, пересиливал и подавлял их в себе, пока всё противоположное им не стало второй натурой моей. И в этом высшая гордость моя.

**Притча мидрашей.**

Миф № 7 Об образе духовного наставника (учителя).

Существует несколько самых популярных образов духовных наставников, учителей, святых, сынов божьих и им подобных. Это либо белобородый мудрец, что-то постоянно созерцающий и говорящий только высокие истины. Или монах, который всегда занимается тяжелым физическим трудом и молитвами и никогда не проявляет наружу ни одной отрицательной эмоции. Или Йог, сидящий в позе лотоса и поющий звук «ОМ». Или бедноодетый человек, идущий по улицам и проповедующий так называемое «Слово Господне» так называемым «Овечкам заблудшим». Или это какой-либо слепой прорицатель, который прорицает будущее, прошлое и любит предсказывать всякие беды и апокалипсисы. Или это какой-либо религиозный медработник, который не покладая рук и ног лечит всех вокруг себя до полного изнеможения. А ещё это образ любого руководителя любой религиозной общины или эзотерической секты. А также любой харизматичный лицер.

Наряду со всем перечисленным ни для кого не является секретом, что существует великое множество людей подражающих этим и множеству других образов духовных наставников. Но тем не менее у каждого человека подсознательно существует ориентир на какой или какие-либо образы духовных учителей. Мы называем это своим мнением. А во внешний мир наше внутреннее мнение вырывается в роли утверждения, звучащего как «это духовный учитель» или «это не духовный учитель».

Как же обстоит дело в действительности, давайте всмотримся внутренним видением и определим всему свои места.

Во-первых, кто был внимателен вначале ролика, тот обнаружит, что по внешним признакам абсолютно невозможно различить является ли данный человек духовным наставником или нет. Это потому, что нам совершенно ничего не известно о его внутренней работе над самим собой и есть ли ей вообще место внутри этого человека (быть может он просто кого-то пародирует, или сам того не осознавая, пытается выдавать себя за того, кем в действительности не является, а возможно он лишь косит бабло или жаждет властишки).

Во-вторых, как говорится «а судьи кто?». Дело в том, что человек, который сам не является «Божьим Учителем» просто невозможно определить является ли какой-либо другой человек «Божьим Учителем». Как говорится «определялка не выросла». Он будет из глубин своей памяти постоянно извлекать понравившиеся ему в прошлом какие-либо черты «Духовного наставника» которые он считает истинными (что очень сомнительно) и набрасывать на другого человека, как бы проверяя есть ли они у него.

В-третьих, не существует универсальных «Духовных наставников». Здесь имеется ввиду закон корней душ. Один и тот же человек, для кого-либо может быть «Духовным наставником», а для множества других людей будет выглядеть либо обычным человеком либо даже отрицательным.

В-четвертых, человек, который является истинным «Духовным Учителем» внутренне живет по совершенно другим законам, и подчиняется абсолютно другим влияниям, и желания его иного характера, и намерение его реально существует. По сравнению с ним обычный человек выглядит как для нас детский рисунок человека на бумаге.

В-пятых, «Духовный наставник» абсолютно свободен от каких бы то ни было законов поведения, мышления, чувствования, типичностей действий. То есть он может выглядеть каким угодно как внешне, так и с точки зрения его отношения к людям, его действий, его слов и т.п.

Вопрос: можно ли по каким-либо прямым или косвенным признакам узнать является ли человек «Духовным наставником»? Однозначно нет.

Вопрос: как узнать «Духовного наставника»? Ответ: никак.

Вопрос: существуют ли какие-либо внешние примеры «Духовного Наставника»? Ответ: нет, и их не может быть.

Вопрос: возможно ли эволюционное развитие индивида без «Духовного Наставника»? Ответ: абсолютно невозможно.

Вопрос: как найти «Духовного Наставника»? Ответ: когда вы будете достойны, вы его встретите.

Вопрос: как удостоиться встретить «Духовного Наставника»? Ответ: необходимо поставить это желание важнее собственной жизни и постоянно устремляться в состояние внутренней готовности к этой Чудесной встрече.

На этом всё. Следующий миф будет на самую сладкую тему: о карме, судьбе, случае!

Всего Доброго!

З.Ы. Помните, никогда и никому нельзя верить на слово!!!!!

**Миф № 8. О карме, судьбе, случае.**

Один бедный человек стал богатым - говорят случай. Один никому не известный человек стал очень знаменитым – говорят случай. Один глупый человек стал знаменитым ученым – говорят случай. Один ребенок любил все менять, покупать и продавать, затем он вырос и стал успешным бизнесменом – говорят судьба. Один человек родился в семье алкоголиков, вырос и стал алкоголиком – говорят судьба. Один человек несколько раз тонул в воде, но всегда выживал – говорят судьба. Одному мужчине много раз не повезло с жёнами, они от него уходили – говорят карма. Одну женщину часто кусали собаки – говорят карма. Один ребенок постоянно болел болезнями легких – говорят карма. Одному человеку не везет всю жизнь – говорят карма. А теперь обратим внимание на один очень интересный момент. В каждом из этих примеров один человек увидит случай, другой – судьбу, а третий – карму. Кто прав? Ответ прост – никто, ибо все ошибаются…

«Глаза у них есть, но не видят, уши у них есть, но не слышат» Иисус Христос.

 Миф № 8. О карме, судьбе, случае.

Итак что же такое карма, судьба, случай. Википедия утверждает:

1. Ка́рма — «деяние, причина-следствие, воздаяние», — одно из центральных понятий в индийских религиях и философии, вселенский причинно-следственный закон, согласно которому праведные или греховные действия человека определяют его судьбу, испытываемые им страдания или наслаждения.
2. Судьба́ — совокупность всех событий и обстоятельств, которые предопределены и в первую очередь влияют на бытие человека.
3. Случай — это факт, который наступает не в силу направленной на него воли лица и поэтому не может быть. Объединяет в себе такие события, которые являлись вне волевой сферы человека или, вопреки его воле, не могли быть им ни предвидены, ни предотвращены, несмотря на все меры предосторожности.

Из вышесказанного следует, что есть человек, на которого влияют некие три разных невидимых закона, условно называемые карма, судьба, случай. Любой, кто обладает свойством проницательности, мгновенно почувствует, что за этим скрывается нечто важное. А именно кто или что установило эти законы? Каков их источник и причина? А также, не являются ли они на самом деле всего одним и тем же законом, который трактуется разными людьми по-разному ввиду ограниченности индивидуального восприятия?

Существует только две вещи относительно человека. Одна – это внешние события, вторая это наши внутренние реакции на них. Ввиду наших далеко не совершенных органов восприятия, человеку необходимо было изобрести еще один, который восполняет их несовершенство. И назовем его условно «воображение». Таким образом человек наблюдая за какими-либо внешними событиями, воображая свою собственную исключительность и совершенно не осознавая природу вещей и событий, воображает, что это было проявлением кармы, судьбы, случая. Он как-будто окрашивает, нечто реально существующее и неизведанное им, в какие-либо более удобные для человека образы и формы.

Есть высказывание «чужая душа потемки». Души – то нет там никакой, а вот воображение безумствует там сильно.

Воображение человека делает его счастливым или несчастным, богатым или бедным, удачливым или неудачником, с великой судьбой или низменной и море чего ещё.

И никакие карма, судьба и случаи какие бы они ни были «высокодуховные» не помогут человеку до тех пор, пока он не познает себя, то есть работу своей машины восприятия до корней и не поставит на службу своему трансформированному сознанию то безумное воображение, которое им постоянно управляет.

А вот высказывание из реального мира: «Воображаемые люди встречают воображаемых людей. Воображаемые люди наряжаются, чтобы встретить других наряженных людей. Воображаемые люди вежливо общаются с воображаемыми людьми. Воображаемые люди женятся и выходят замуж за воображаемых людей. Воображаемые люди убивают воображаемых людей и так далее. Поскольку люди опираются на свою ложную личность, которая вся состоит из воображения, то нет ничего удивительного в том, что происходит. На самом деле, большая часть смысла, которым живут люди, приобретается за счет ложной личности и таким образом, за счет воображения. Настоящий смысл существует в стороне от смысла, который дает воображение».

А нечто реальное что существует у человека это только одно, а именно СВОБОДА ВЫБОРА СОБСТВЕННОГО ОКРУЖЕНИЯ. Когда Я выбираю своим окружением ВООБРАЖЕНИЕ, я остаюсь воображаемым, а когда Я выбираю Бога, Я становлюсь Богом!

На этом всё, до следующих встреч.

В следующий раз мы поговорим о нашем мифическом воображении на тему «О свободе Воли, выбора»!!!

П.С. Забыл сказать! Цифра 8 перевёрнутая на 90 градусов напоминает знак бесконечности.

**Миф № 9. О Свободе Воли, Выбора.**

***Отрывок урока Бёрдлип 15 февраля 1943 год.***

…Теперь, в этом месте люди часто говорят: «Да, но Работа над Собой учит, что человек не имеет воли, поэтому как он может изменить что-либо?» Работа над Собой говорит, что Человек не имеет реальной постоянной воли, т.к. он не имеет реального постоянного «Я». Но она говорит, что человек имеет малую степень воли, сравнимую со степенью свободы движения, какую имеет скрипка в своем футляре. Но все это будет зависеть от того, в каком направлении он применяет малую волю, которую он, естественно, имеет. Если он никогда не применяет ее в связи с направлениями, даваемыми Работой над Собой, он не разовьет какой-либо добавочной воли. Но невозможно приобрести эту точку зрения правильно, если кто-либо не имеет возможности рассмотреть свою собственную жизнь с точки зрения эзотерического учения — то есть, если он не видит необходимого внутреннего развития…

**Морис Николл, ученик Г.И.Гурджиева**

Миф № 9. О Свободе Воли, Выбора.

В Википедии **Воля**, как человеческое качество — это способность делать выбор и совершать действия. Но эта трактовка сама по себе уже указывает на ограниченность Воли. Начнём с последнего, т.е. с совершения действий. Они ограничены, потому что являются только следствием сделанного ранее выбора. Движемся далее. Способность делать выбор ограничена тем, что подразумевает уже наличие чего-либо. Это могут быть какие-либо условия, идеи, события, навыки и знания, уже полученные человеком ранее (т.е. шаблонно готовые модели поведения и решения). Здесь упущен один очень важный момент, а заключается он в том, что здесь нет аспекта создания «Нечто из Ничего».

Многие знают, что мир создан из ничего неким Богом (Создателем). В священных писаниях многократно указано, что создатель создает что-либо именно своей волей. Обратите внимание, что он творит своей волей нечто, совершенно ранее не существовавшее, и совершенно из ничего. Т.е. простым языком Воля – эта некая сотворяющая сила.

Необходимо быть очень наивным человеком, чтобы полагать, что человеку эта сила принадлежит. Но, так как сама сила существует, и человек может её понять, говорить о ней и видеть её результаты, то соответственно у него есть с ней связь. А любая связь может быть налажена между каким-либо двумя вещами лишь если только в каждой из них есть хоть частица одного и того же. Отсюда следует, что у человека есть тоже частица воли.

Вопрос: что это за частица и как её определить?

Для большего понимания ответа на данный вопрос введем общеизвестный термин – Бытие. Бытие́ — в самом широком значении — обозначает существование.

**Бытие камня** подразумевает под собой сохранять форму камня и полностью подчинятся влияниям окружающего пространства и той конкретной среды, в которой он находится.

**Бытие растения** подразумевает под собой сохранять форму, а также её развивать, следуя программе, заложенной в определяющей его Бытия. У растения более совершенное Бытие, чем у камня. Оно может притягивать полезное и отталкивать вредное.

**Бытие животного** подразумевает под собой сохранять форму, притягивать полезное и отталкивать вредное, а также каждое животное имеет свою уникальность ощущений, переживаний, способность к обучению при прямом воздействии на него.

**Бытие человека** подразумевает под собой сохранять форму, притягивать полезное и отталкивать вредное, уникальность ощущений и переживаний, а также разумность не ограниченную временем и пространством, позволяющую получать знания всех других творений, существующих в реальности, а также судить о прошлом и будущем каждого поколения.

**Бытие Бога** подразумевает под собой только одно – **ТВОРИТЬ НЕЧТО ИЗ НИЧЕГО И ДАВАТЬ ЭТОМУ СООТВЕТСТВУЮЩЕЕ БЫТИЕ.**

Из вышеперечисленного следует, что бытие камня, растения и животного абсолютно на 100% запрограммированы Богом и не имеют собственной воли. А человек создан как единственное существо, способное к саморазвитию и самосовершенствованию Сознания и в этом только и есть его Воля.

Иначе это можно выразить так:

Человек потенциально имеет Волю в реальном выборе самоэволюционировать или нет в прошлом, настоящем и будущем. А для этого ему необходимо делать выбор в том, какую среду существования его сознания ему выбрать, или под какие влияния подставить шею.

На конкретном жизненном примере это выглядит так:

- сильно хотел стать учителем, пошел учиться на учителя и стал учителем;

- сильно не хотел работать на «дядю», пошел и стал предпринимателем;

- сильно не хотел работать вообще, пошёл в тюрьму за бандитизм…

Таких примером море. Главное, что необходимо из всего этого осознать, что у человека есть лишь воля в одном – выбор собственного окружения. Это как во вне человека, т.е. в окружающем пространстве, также и внутри самого себя, т.е. на уровне идей, мыслей, эмоций, привычек, предпочтений, мнений и т.п.

Благодарю за внимание. На этом всё. Ищите истинную Волю, она не есть ваше самоволие!!!

ВСЕГО ДОБРОГО!!!!!

Следующий миф на тему «О том, что такое Добро» уже в разработке!!!

До свидания.

**Миф № 10. О том, что такое Добро.**

Сказал я в сердце моем: "дай, испытаю я тебя весельем, и насладись добром"; но и это - суета!

Познал я, что нет для них ничего лучшего, как веселиться и делать доброе в жизни своей. И если какой человек ест и пьет, и видит доброе во всяком труде своем, то это - дар Божий.

Двоим лучше, нежели одному; потому что у них есть доброе вознаграждение в труде их: ибо если упадет один, то другой поднимет товарища своего. Но горе одному, когда упадет, а другого нет, который поднял бы его.

Вот еще, что я нашел доброго и приятного: есть и пить и наслаждаться добром во всех трудах своих, какими кто трудится под солнцем во все дни жизни своей, которые дал ему Бог; потому что это его доля.

Если бы какой человек родил сто *детей,* и прожил многие годы, и еще умножились дни жизни его, но душа его не наслаждалась бы добром и не было бы ему и погребения, то я сказал бы: выкидыш счастливее его, потому что он напрасно пришел и отошел во тьму, и его имя покрыто мраком.

Доброе имя лучше дорогой масти, и день смерти - дня рождения. Лучше ходить в дом плача об умершем, нежели ходить в дом пира; ибо таков конец всякого человека, и живой приложит *это* к своему сердцу.

Нет человека праведного на земле, который делал бы добро и не грешил бы;
поэтому не на всякое слово, которое говорят, обращай внимание, чтобы не услышать тебе раба твоего, когда он злословит тебя; ибо сердце твое знает много случаев, когда и сам ты злословил других.

Книга Экклезиаста (Проповедника).

Миф № 10. О том, что такое Добро.

В Википедии понятие Добро — это общее понятие морального сознания, категория этики, характеризующая положительные нравственные ценности. В книге Экклезиаста Добро – это дар Божий.

Понятие Добро как и другие понятия, перечисленные в предыдущих мифах, обросло великим множеством слухов, толкований, разночтений, интерпретаций и т.п., что можно назвать одним простым словом – профанация. Термин профанация простым языком означает – порча. В Эзотерическом толковании термин профанация значит – смешивать более высокий уровень понимания с более низким. Это равносильно тому как пятилетний ребенок берет книгу по аналитической геометрии и утверждает, что понимает оттуда что-либо и может применить это в жизни или более простой пример обезьяны с гранатой.

Из священных писаний нам известно что единственное существо, которое обладает абсолютным добром – это Творец. Также известно, что относительное и частичное добро присуще высокодуховным существам (их называют праведники). Суть добра, присущего им, заключается в том, чтобы являть Волю Абсолюта в этом мире. Так как Творец существо Абсолютное и обладает совершенным добром, то праведники не абсолютные и обладают несовершенным добром. А как же тогда остальные люди? Остальные же люди ни только не обладают ни малейшей частицей добра, но также и не имеют ни малейшего представления о том, что это такое и на что это похоже.

Всё дело в том, что то добро, которое люди привыкли называть добром, таковым не является. Почему? Потому что добро – понятие абсолютное и неизменное, а люди постоянно находят какое-то среднеарифметическое добро, состоящее из малого добра каждого человека, включенного в каждый отдельный договор. И в результате получается так, что то добро, которое принято в одной группе людей, будет не добром или даже злом в другой. Из этого следует, что человеческое понимание добра лишь показывает абсолютное непонимание понятие добра в его истинном виде.

Возвращаемся к священным писаниям. Творец исполненный добром сотворил Творение для полного его наполнения добром Творца и полной духовной эволюции последнего в существо со стопроцентноразвитым (подобно Творцу) свойством добра.

Единственные люди, у которых мы можем почерпнуть хоть малую каплю добра – это Круг Сознательного Человечества. Эти существа творят добро подобно Творцу (только в меньших масштабах). Суть явления их добра заключается в помощи себеподобным и всем чувствующим существам пройти лестницу самоэволюции.

А в нашем мире добра нет. Достаточно лишь одного для этого аргумента – ничто абсолютное не способно измениться со временем, потому что в нем нет недостатка. Или простыми словами: добро – это альтруизм, душа человека – это эгоизм, наш мир – это материальный эгоизм. Между добром и нашим миром скрывается душа, которая одна на всех, и вот она то….

Внутреннее видение у кого есть, тот узрит, остальным и того хватит!!!

Разрушение мифа «О том что такое Смерть, Ад и Рай!!!» не за горами… Ждите!

Сайонара Творения!!!!

**Миф № 11. О том, что такое Смерть, Ад и Рай.**

Представь, что ТЕБЕ осталось жить всего лишь несколько минут, может быть, час, и каким — то образом ты точно узнал, когда тебе суждено «умереть». Что ты сделал с последним драгоценным часом своего пребывания в этом мире на земле? Если бы ты смог завершить все свои дела за этот последний час, есть ли у ТЕБЯ осознание того, как это сделать? Сделав последний вздох, будешь ли Ты испытывать удовлетворение от того, что сделал в своей жизни все возможное для выполнения своих обязательств перед природой и своим "Я"?

Г.И.Гурджиев «Последний час Жизни».

Вопрос: Получается, что рай и ад мы ощущаем здесь и сейчас, а не где-то после смерти? Ответ: Верно! Нет другого рая и ада, кроме тех, которые находятся здесь, в этом мире. Я сам определяю, где мне находиться: в раю или в аду. Если я постановляю, что мое эгоистическое желание – это ад, потому что оно хоронит меня под собой и не дает достичь вечной жизни, то чувствую себя в аду.

М.Лайтман

Миф № 11. О том, что такое Смерть, Ад и Рай.

Приступим. Смерть (ги́бель) — прекращение, полная остановка биологических и физиологических процессов жизнедеятельности организма.

Шрёдингер задавал такой вопрос: вот вам было 16 лет, и вас раздирали страсти. А что осталось от того «я», которое было носителем этих страстей? Как некое воплощение «я», ведь это были вы – вместе с вашим телом, с вашими переживаниями и т. д., но вы же его не помните. А вы есть. Значит, вы – другое «я»! В каждый данный момент ваши прошлые «я» казались вам, что они самые важные, самые последние, а они сменились, даже не породив понятия смерти. Они все умерли, а термин «смерть» даже не возник, И, может быть, ваше «я» – сейчас – есть также воображаемый, воплощённый на несколько часов, на несколько дней или месяцев персонаж, который тоже сменится другим, как и все предшествующие персонажи. Зачем же, говорит Шрёдингер, бояться смерти?

Много сказано о смерти с позиции человека, много сказано о ней с позиции якобы самой смерти. Однозначно можно сказать лишь одно – правильное осознание собственной смертности усиливает осознание важности собственной жизни, что в сою очередь открывает великие возможности к так называемым способам Жить по-иному!!! Каждому, кто считает себя человеком разумным, внутренне-интимно для самого себя необходимо вникнуть в это ценнейшее осознание, по причине того, что именно в нём и скрывается осознание Смысла Жизни!

Ад и Рай же как понятия, которые принято в современном обществе упоминать вместе, и которые наделены противоположными значениями, в угоду всем будем разбирать совместно.

Ад (от др.-греч. Ἅδης — Гадес или Аид) — в представлении религий (авраамические религии, зороастризм), мифологий и верований — ужасное, чаще посмертное, место наказания грешников, испытывающих в нём муки и страдания. Как правило, противопоставляется Раю.

Рай — в религии и философии: состояние (место) вечной совершенной жизни (существования, бытия) в блаженстве и гармонии с Богом и природой (мирозданием), неподверженное смерти.

В религиозных доктринах понятия смерть, Ад и Рай выступают в контексте страха для удобства манипулирования приверженцами (послушниками). Рассудите сами, как может быть что-либо истинное и совершенное в страхе или из страха. Страхи могут породить только психические расстройства или всевозможные сексуальные либо насильственные извращения. Когда разумный и сознательный человек некритически-беспристрастно исследует понятия смерти, Ада и Рая, он обязательно натолкнётся на очень интересный факт. Смерть и Бог предстают в очеловеченном виде. Т.е. некий человекоподобный Бог создал некую человекоподобную Смерть для того, чтобы она прекращала некую жизнь у неких человекоподобных людей. Смешно, бабушки могут интереснее сказки рассказывать!!!

По легенде (если пытаться понимать Священные Писания буквально) Ад или Рай – это два варианта попадания человека после Смерти и некого постсмертного Суда. Интересно отметить, что никому доподлинно не известен алгоритм исчисления соотношения грех-благодеяние, благодаря которому и определяется душа человека на вечное проживание в один из двух вышеперечисленных миров. Только кто же Судья?

Ад и Рай – это выбор внутреннего состояния человека здесь на земле в каждый момент времени. Это лишь два варианта внутреннего отношения человека к окружающей его действительности. Когда он ненавидит, отрицает или жалуется на мир – тогда он живёт в Аду (его внутренний судья его туда определяет), а когда наоборот, то в Раю (схема та же).

Для того, чтобы научиться сознательно выбирать эти миры, необходимо прийти к постижению одной из изначальных Эзотерических Доктрин, таких как Наука Каббала.

Следующий миф ожидайте на тему «Миф о Каббале»!

И помните что мы рождаемся в этом мире как TABULA RASA!!!

**Миф № 12. О Каббале.**

Причина молчания Творца в ответ на призывы в том, что человек заботится только о своём продвижении вперёд, а не о возвеличивании Создателя в своих глазах. И потому подобен он плачущему пустыми слезами и уходящему из жизни как и пришёл ни с чем. Ведь конец любого животного в забиении. А не постигшие Творца подобны животным. Но если Человек заботится о возвеличивании Творца в своих глазах, то Творец открывается ему.

Бааль Сулам «Молчание Творца»

Мудрость эта представляет собой не более и не менее, как порядок нисхождения корней, обусловленный связью причины и следствия, подчиняющийся постоянным и абсолютным законам, которые связаны между собой и направлены на одну возвышенную, но очень скрытую цель, называемую "раскрытие Божественности Творца Его творениям в этом мире".

Бааль Сулам «Суть Науки Каббала»

Миф № 12. О Каббале.

Это заключительный миф из серии мифов о духовности. Его целью является развеять туман фантастических глупостей, которые покрывают эту древнейшую мудрость.

Само слово Каббала в современном разговорном русском языке имеет отрицательно наполненный образ какой-то зависимости, рабства и т.п. В действительности с языка первоисточника слово Каббала переводится как «получать». Таким образом «Наука Каббала» - это наука о том, как правильно получать.

Каббала – это древнейшее эзотерическое учение о трансформации человека. Предметом Каббалы является материя «Желания получать наслаждение», а инструментом работы над ним является «Намерение».

Смысл применения Науки Каббала заключается в том, чтобы посредством правильного приложения Намерения к Желанию получать, человек в результате пришёл к «Раскрытию Творца» и замысла Творения.

Наука Каббала даёт возможность каждому человеку исследовать и трансформировать свои органы восприятия таким образом, чтобы из человека воображаемого, стать человеком - эманирующим Свет Творца.

Наука Каббала является одновременно самой простой и самой сложной наукой. Самой простой, потому что человек в результате приходит к осознанию как прост мир, а самой сложной, потому что сам путь к этому длинною в жизнь.

Наука Каббала являет собой не сколько сами знания, сколько внутренние влияния Сознательной части Человечества на всю остальную часть. Сами знания Науки Каббала нужны только для зарождения и налаживания внутренней связи с влияниями Сознательного Человечества.

Весь смысл науки Каббала заключается в том, что всё состоит из 10 сфирот, а внутренняя эволюция человека происходит за счёт «Света возвращающего к Источнику». Активация и воздействие на человека «Света возвращающего к Источнику» происходит за счёт правильного изучения Науки Каббала и правильного применения Внутренней (Духовной) Работы.

Результатом вышеперечисленного будет индивидуальная наработка МАСАХА (экрана), посредством которого и становится возможным правильное применение Намерения к «Желанию Получать Наслаждение».

Молитвой же в Науке Каббала является правильное Намерительное действие, применённое к материи Творения, в результате которого Творение по своему внутреннему свойству становится эквивалентным Творцу, т.е. становится Творцом.

Далее приводится транслитерация текста одной из наиболее мощных Каббалистических молитв 1 в. н.э., написанной великим Каббалистом Раби Нехунией, учителем таких известных каббалистов как Раби Акива и Раби Шимон.

Ана бекоах гдулат йеминха татир црура

Кабэль ринат амха сагвену тахарейну нора

На гибор доршей йехудха кевават шамрем

Бархэм тахарем рахамей цидкатха тамид гамлем

Хасин кадош беров тувха нахель адатеха

Йахид гее леамха пне зохрей кдушатеха

Шаватейну кабэль ушма цаакатэну йодеа таалумот.

БАРУХ ШЕМ КВОД МАЛХУТО ЛЕОЛАМ ВАЭД!!!

Благословен Творец в мире навсегда!!!

На этом мы заканчиваем цикл Мифов о духовности. Спасибо за внимание. Притягивайте Свет Возвращающий к Источнику!!! Всем Шалом!!!